

#### **ЕКАТЕРИНИНСКОГО** мужского ИЗДАНИЕ МОНАСТЫРЯ

по благословению Преосвященнейшего Тихона, епископа Видновского, викария Московской епархии



# Святейший Патриарх КИРИЛЛ:

стреча с Богом – это состояние души. Именно поэтому мы говорим о встрече Пресвятой Богородицы и Младенца Иисуса с праведным Симеоном и с благочестивой Анной, уже в то время именовавшейся пророчицей. А если спросить на улице какого-нибудь человека: «Вы с Богом встречались?», он не поймет, о чём вы его спрашиваете. И если у верующих людей спросить: «А вы с Богом встречались?», многие тоже не поймут этого вопроса. Потому что встреча с Богом есть особое состояние души.

А когда, как и при каких условиях человек может встретиться с Богом? В первую очередь в молитве. Если молитва искренняя, сердечная, покаянная, если молитва переворачивает сердце, если вдруг неожиданно у мужественного человека слёзы на глазах появляются, то это значит, что в момент этой сокрушённой покаянной и сильной молитвы его состояние души стало таким, что Бог мог прикоснуться к ней. Потому что подобное, как говорили древние, познаётся подобным.

Но совершенно особым образом наша встреча с Господом происходит в момент святой Евхаристии, когда с раскаянным сердцем, с чистыми помыслами, примирённые с окружающими нас людьми, особенно с теми, с кем мы были в конфликтах, мы подходим к Святой Чаше и чувствуем, как благодать Божия – не самовнушение, не пение хора, не красота внешняя, но невидимая Божественная сила прикасается к нашему сердцу. А всё остальное – и пение, и внешняя красота – как бы подхватывают эту удивительную встречу нашего сердца с Богом.

# Богословие новомученичества

ы видим жертву, которая принесена была Богу за очищение народа – народа Божия. Боль, которая нас сейчас охватывает, оттого, что мы также видим, что сейчас это семя как-то не раскрывается.



Современное общество своей холодностью, ленью, неудобренностью и невспаханностью своих душ не даёт этому семени прорасти. Мученики - это соль земли. Не почитая их, человек

теряет самое драгоценное в

своей жизни на земле.

**Читайте** на стр. 2, 4



#### ПРАЗДНИКИ · СОБЫТИЕ · ИЗ ИСТОРИИ · ИНФОЛЕНТА · ВСТРЕЧА · ПОУЧЕНИЯ · ЖИЗНЬ ОБИТЕЛИ **B HOMEPE:**

### событие

февраля – День интронизации Святейшего Патриарха Кирилла



«Ни образ жизни, ни любые материальные блага не могут и не должны затмевать для нас САМОГО ГЛАВНОГО - ВОЗГЛАВИТЬ ДВИ-**ЖЕНИЕ СВОЕГО НАРОДА**, этот великий метаисторический исход, навстречу Богу и Его Божественному Царству. И не только притяжение земных богатств, но и никакой страх перед сильными мира сего не может и не должен изменить наше призвание».

февраля – день рождения преосвященнейшего Тихона, епископа Видновского



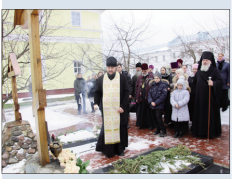
«ХРИСТИАНСТВО БЕЗ ПРОПОВЕДИ И МИССИИ **НЕМЫСЛИМО.** Церковь должна помочь людям найти смысл жизни и обрести истину. «ПРАВОСЛАВИЕ - ЭТО РЕЛИГИЯ «ПРЕОБРАЖЕ-**НИЯ».** Следить необходимо за своей душой, трудиться над ней, сверять жизнь с Евангельскими заповедями и меняться. **А ЕЩЁ ЛЮБИТЬ!** Это закон жизни. Жизнь не прекратится, пока люди способны любить. «Всякий любящий знает Бога». февраля – день тезоиме-(Маслова), клирика Екатерининского монастыря



«ВАЖНЕЙШАЯ НАША ЗАДАЧА – НАУЧИТЬСЯ ПОНИМАТЬ БОГА, чему я посвящаю и проповеди, и беседы, в том числе через свой сайт. На протяжении многих лет по воскресным дням после богослужения со всеми желающими мы собираемся для духовных бесед, и все они так или иначе связаны с нашей верой. Получается очень интересный разговор! И для прихожан, и для меня».

### память

февраля – 6 лет со дня блаженной кончины протоиерея Владимира Недосекина



- ЧТО ЛЮБИЛ БАТЮШКА? Главное, он любил богослужение, Божественную литургию. Любил Афон и Русский Свято-Пантелеимонов монастырь, неоднократно его посещал. Любил Сергиев Посад, лавру, свою многочисленную семью, человека как образ Божий. Он любил труд, ТРУД ЧЕРЕЗ УСИЛИЕ, незаметное для посторонних, проявляя терпение и мужество, – «тесные врата», ведущие в Царствие Небесное. Из воспоминаний духовных чад

## СОБЫТИЕ



# Международные Рождественские образовательные

25-27 января 2017 года Рождества Христова в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялись XXV Международные Рождественские образовательные чтения «1917-2017: уроки столетия».

Крупнейший церковно-общественный форум, отмечающий в этом году свой юбилей, объединил архипастырей, представителей государственной власти, священнослужителей, монашествующих, педагогов, деятелей образования, науки и культуры, представителей разных общественных групп и молодежных организаций. В нём приняли участие свыше 10 000 человек, собравшихся в Москве, а также сотен тысяч, принявших участие в региональном этапе.

Участники форума обращаются с призывом ко всем церковным общинам и организациям активнее использовать опубликованные материалы XXV Международных Рождественских образовательных чтений, в том числе в диалоге с государственной властью и общественными организациями, в деле укрепления духовных основ жизни народа.

Патриархия.ру



## На Чтениях

В работе Чтений приняли участие епи-Видновский Тихон, игумен Екатерининского мужского монастыря, заместитель директора воскресной школы «Путь к вере» И. И. Окулич, преподаватель воскресной школы монастыря Т. И. Бочкарева. Важнейшее мероприятие года началось с Божественной литургии в Храме Христа Спасителя, а затем состоялось торжественное открытие Чтений в Государственном Кремлёвском дворце. С большим вниманием участники образовательных чтений выслушали послание с поздравлениями Президента РФ Владимира Путина, доклад Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, министра иностранных дел Сергея Лаврова, министра культуры РФ В Р Мелинского и лр Сотрудники Екатерининского монастыря посетили выставки: «Война и милосердие, уроки истории», «Достояние России. Страницы истории. Духовные традиции». Мероприятия в этот день завершились праздничным концертом.

## Родительское собрание

29 января 2017 г. в Екатерининском монастыре состоялось родительское собрание воскресной школы «Путь к вере», на котором присутствовали игумен монастыря епископ Видновский Тихон, директор воскресной школы иеромонах Аристарх (Модяев), зам. директора И. И. Окулич, педагоги и родители учащихся.

На собрании был заслушан отчет о работе воскресной школы за 1-е полугодие 2016/2017 уч. года и утверждён план мероприятий воскресной школы на 2017 год.

# Быть солью земли

в день Сретения Господня, отмечается всемирный день православной молодёжи. В России этот праздник по традиции начинается с Божественной литургии в Храме Христа Спасителя, на которой присутствуют февраля представители православных молодёжных движений и организаций

#### Святейший Патриарх Кирилл:

- Несколько слов о том, как я вижу место молодёжи в нашей общественной жизни, значение молодежи, её уникальный вклад в жизнь всего народа. Когда Господь Иисус Христос призвал Своих учеников, Он сказал им: «Вы соль земли» (Мф. 5:13). Что такое соль? Это вещество, небольшое количество которого определяет вкус большого количества пищи или предохраняет её от разложения. Количество соли и количество продукта, вкусовые качества которого соль изменяет к лучшему, несоизмеримы. Соль - это всегда меньшинство, но без этого меньшинства большинство погибает. Потому Господь и сказал: «Вы должны быть солью земли». Не вся земля должна стать солью, а вы, горсточка людей. А к кому Он обратился? Он обратился к группе молодых людей. Все апостолы, вероятно, были молоды. Самому Спасителю

было только 30 лет. Может быть, кто-то из апостолов был постарше, а многие, наверное, были ещё моложе. Он объединил вокруг себя молодых людей и им сказал: «Вы должны быть

И что произошло? Эти молодые люди стали на путь поразительного свидетельства о всём том, что они слышали от своего Учителя, и они изменили мир. Поэтому, задумываясь о роли и



значении молодёжи, мы должны воспринимать её очень серьезно. Не должно быть никакого патернализма, не нужно с молодёжью заискивать. Надо оставаться самим собой, но отдавать отчёт в том, что молодёжь - это серьезная аудитория не только потому, что от неё зависит будущее, но и потому, что уже сейчас, в этот самый момент, у молодёжи есть силы быть солью земли.

### ИЗ ИСТОРИИ ПРОСЛАВЛЕНИЯ

# Богословие новомученичества

Иногда Господь попускает разделения, чтобы части единого целого посмотрели друг в друга, как в зеркало. Архиепископ Берлинский и Германский Марк размышляет об истории Русской Православной Церкви Заграницей, о подвиге новомучеников и исповедников

Русская Православная Церковь Заграницей всегда ощущала себя неотъемлемой частью единой Русской Православной Церкви. Поэтому наши отцы десятилетиями избегали любых уклонений от того, что нас объединяло даже на формальном уровне. Мы сохраняли Богослужебный устав, церковнославянский язык и вообще обычаи РПЦ как только могли. Мы стремились к согласованности действий, и поэтому наша Церковь долгое время не приступала к прославлению новомучеников и исповедников. Хотя церковный народ требовал этого уже с 1930-х гг.

Поворотным пунктом стал 1964 г., когда был избран новый Первоиерарх РПЦЗ, следующий за отошедшим от дел в силу преклонного возраста митрополитом Анастасием. Владыка Анастасий был одним из членов Всероссийского Собора 1917-1918 гг. и очень твердо стоял на охранительных позициях. Однако голос народа усиливался, и мы наконец смогли прославить тех святых, о которых нам было известно.

Первым событием этой чреды прославлений стала канонизация святого Иоанна Кронштадтского. В послании Архиерейского Собора РПЦЗ от 1964 г. отмечалось, что «в сие страшное и трудное время всем нам необходимо обновиться и укрепиться духом от отца Иоанна Кронштадтского, так как на протяжении десятилетий не только изменялись условия жизни на Русской земле, но и усиливались там преследования Христовой Церкви, наступило крайнее время, когда нам необходимо обратиться к небесной помощи и молитвенному предстательству сего великого мужа, который поистине был для русского народа пастырем добрым, полагающим душу свою за други своя».

Так был сделан первый шаг к прославлению русских святых вплоть до новомучеников и исповедников. В том же послании Архиерейского Собора говорилось, что так бывало и в древней Церкви, когда часть Церкви, отделённая теми или иными обстоятельствами от полноты всей Церкви, прославляла своих чтимых угодников Божиих. Прославление новомучеников и исповедников состоялось в Зарубежной Церкви в 1981 г., на 19 лет упредив канонизацию их Московским Патриархатом. Мы пошли на это опережение, потому что были более свободными.

В России Церковь была пленена и не могла прославить новомучеников и исповедников. А мы были обязаны это сделать. Живя на свободе, мы должны были пользоваться этим даром свободы, а не сидеть

сложа руки. Решение принималось при очень серьезных спорах как внутри церковного народа, так и в пастырской, архипастырской среде. Часть народа требовала немедленного прославления, другие считали, что это преждевременно. Особенно жесткие дискуссии велись о царской семье. Даже приступая к прославлению (я сам тогда уже был епископом), мы не столько времени работали над именами, которые следовало включить в список мучеников, или самим текстом службы, сколько даже до последней ночи горячо обсуждали, на каком месте должна стоять царская семья. Настолько велика была разница суждений.

Один из архиереев того времени писал, что всегда будут уклоняющиеся, сомневающиеся, отвергающие, тем более что наших святых ненавидят тайные злые силы, действующие в мире,

однако наша Святая Церковь, силой указа Патриарха Тихона, Священного Синода и высшего церковного управления является полноправной частью Русской Церкви. И это прославление является выражением убеждения не только изгнанников, но и во многом затравленного русского народа в России. Время прославления новомучеников и исповедников к 1981 г. внутри Русской Зарубежной Церкви явно созрело.

У РЗЦ вообще не было никакого доступа к архивам, из-за которых сейчас в России ломается столько копий. Это, на мой взгляд, несколько походит на римо-католический принцип «адвокатуры дьявола» выставление принципиальных условий наличия или отсутствия подписи истязаемых под следственными протоколами. Само право судить страдальцев грешно. Все материалы по прославлению новомучеников и исповедников прежде вынесения каких-либо решений из работающей в закрытом режиме комиссии должны предоставляться на рассмотрение церковному народу, который должен быть просвещен и вовлечен в процесс прославления новомучеников и исповедников. Определяющим должен быть голос народа, а не советская документация. Это вообще очень спорный вопрос, могут ли документы быть определяющими при прославлении святых, тем более новомучеников. История Церкви не знает таких примеров. Документы системы могут, скорее всего, быть допущены как второстепенные или третьестепенные свидетельства, подтверждающие решение, но не как основные.

либо официальных документальных сведений, протоколов. Многое из того, что было известно, извлекалось из статей советской антирелигиозной прессы 1920-1930-х гг. в качестве кос-

У нас и вовсе не было каких-

венных данных. Так, к 1981 г. были составлены списки. Мы осознавали, что там были ошибки. И будут ошибки. Они неизбежны, особенно в условиях, в которых мы жили и живем. Архиерейский Собор назначил тогда комиссию - проверить, уточнить, отредактировать списки. В окончательный список должны были войти все новомученики и исповедники, пострадавшие до «Декларации» митрополита Сергия (Страгородского) от 1927 г., которая привела фактически к внутреннему расколу Русской Церкви.

> Мы преклоняемся перед подвигом всех пострадавших, но в этом вопросе должна была быть проявлена определенная осторожность. За тех, кто еще не прославпродолжается заупокойная молитва, а Господь укажет сроки для пополнения списка. Это живое церковное дело, которое совершается, можно сказать, ежедневно.

Полтора года назад на заседании Священного Синода под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси было принято решение создать комиссию, в которую войдут члены комиссий как из Москвы, так и от Зарубежной Церкви. Цель - сверить и уточнить списки, потому что у нас до сих пор не только память одних и тех же святых празднуется в разные дни, но и сохраняется разница и в самих поименных перечнях почитаемых. До сих пор эта комиссия не заседала, по крайней мере, никого не приглашала от Зарубежной Церкви. Надеемся, все же списки будут приведены к единству – это необходимо для всей полноты Русской Церкви.

### **ИНФОЛЕНТА**



# **Древний Кремль** и святые обители

Музеи Кремля запускают новый экскурсионный маршрут «Древний Кремль и святые обители». Он проходит по местам, где в XIV веке были основаны Чудов и Вознесенский монастыри. Экскурсия включает в себя осмотр постоянных выставок и двух новых достопримечательностей - так называемых «археологических окон». В ходе экскурсии посетителям покажут выставки «Клады и древности Московского Кремля», состоящие из древних монет и серебряных украшений, и «Вознесенский монастырь», где хранятся древние предметы и святыни.

Экскурсанты также получат возможность увидеть новые достопримечательности – два музейных окна, позволяющие заглянуть в археологические шурфы на Ивановской площади.

Археологи обнаружили несколько древних надгробий, а также часть стены храма святителя Алексия

#### Коррупция – тяжёлая духовная болезнь

26 января 2017 года Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл выступил с докладом на открытии V Рождественских Парламентских встреч, организованных в Госу-



дарственной Думе Федерального Собрания Российской Федерации в рамках XXV Международных Рождественских образовательных чтений «1917-2017: уроки столетия». «Пожалуй, одно из самых серьёзных искушений государственного служения любого уровня – это коррупция. Православие несовместимо с нравственным релятивизмом, одним из проявлений которого в современном обществе является коррупция. Коррупция – это тяжёлая духовная болезнь. Невозможно быть по-настоящему верующим, ходить в храм, участвовать в приходской и даже общецерковной жизни и при этом брать взятки или наживаться за счет нечестных финансовых операций. Бог ждет от нас изменения своей жизни, а не формального пожертвования на церковные нужды. Бога невозможно купить подаянием. Ему нужно исправление человека, чтобы его жертва была символом подлинного покаяния в содеянных грехах», — отметил Патриарх.

#### Греция дехристианизируется!

Православная Греция гибнет. Мы оказались оккупированы без войны, заявил митрополит Калавритский Амвросий, сообщает Agionoros со ссылкой на aktines.blogspot.ru. «Греция оказа-



лась в трагическом положении. Великое множество «беженцев» и «иммигрантов» ежедневно прибывает в нашу страну... На деле так называемые беженцы (а по сути засланные в нашу страну оккупанты) начали свою

преступную деятельность. Они нападают, грабят, наносят раны и убивают невинных граждан Греции. Параллельно безбожное правительство Греции неприкрыто насаждает атеизм и на деньги налогоплательщиков строит в столице гигантскую мечеть. Несмотря на протесты граждан, христианство гонимо, а ислам насаждается на государственном уровне.

Ситуация трагическая! Греко-христианская культура уничтожается. Фанатики-исламисты оскверняют православные храмы. Грабят и предают огню христианские церкви. Греческое правительство безучастно за этим наблюдает, а тем временем Греция гибнет!

Возлюбленные братья, я вновь и вновь повторяю: просыпайтесь! Придите в себя! Задумайтесь! Встаньте со своих диванов, возьмите на себя ответственность. Через несколько лет мы станем чужаками в собственной стране. Греко-православная цивилизация будет изучаться только историками. Греция прекратит свое существование! Если вы с этим не согласны, мы все вместе должны начать борьбу за спасение нашего Отечества. За то, чтобы на улицах был слышен греческий язык. В школах преподавались православные ценности, а наша страна не исчезла с карты».

Православие.ру ■

### ВСТРЕЧА -

# На пересечении 2-х дорог,

или Как поверить в Бога

сть глухота, когда люди не слышат звуков. Но есть духовная глухота, когда человек не слышит призыва Божьего. Недаром в Священном Писании говорится не только про обрезание крайней плоти, но есть предостережение о необрезанных сердцах и ушах. «Жестоковыйные! люди с необрезанным сердцем и ушами! вы всегда противитесь Духу Святому, как отцы ваши, так и вы» (Деян.7,51), – обличал первомученик Стефан иудеев.

Необрезанные уши – это уши внутренние, потерявшие чувствительность; некая закрытость сердца, не позволяющая человеку расслышать тихий голос Истины.

Есть какая-то тайна в неодинаковости восприятия христианства очень похожими, как кажется, людьми. Вот два брата, от одних и тех же родителей, воспитанные в одинаковых условиях - но один верит, другой нет. Вот муж и жена, прожившие много лет душа в душу - но она на склоне дней уверовала, а он нет. Вот несколько бывших одноклассников, учившихся, скажем, в Костроме, - им никто не дал религиозного воспитания, но один почему-то вырос православным, другой буддистом, а третий все так же не верит ни во что. Почему? Не знаю. Тайна человеческой души. Причем тот, кто не верит ни во что, бывает нравственно выше и первого и второго. Как такое может быть? Тоже не знаю. Но так случается.

# Происходит некая ошибка, и человек слышит лишь то, что ему хочется услышать, а не то, что говорит Бог.

А иногда кто-то слышит, кажется, призыв Божий, но понимает очень по-своему. Происходит некая ошибка, и человек слышит лишь то, что ему хочется услышать, а не то, что говорит Бог. Как, например, учительница английского языка младших классов говорит опоздавшему ученику: «Come in», - а дети недоумевают, чего это она про камин вспомнила. Школьники уверены, что в данный момент они с учительницей общаются на одном языке - но она говорит на английском, а они воспринимают на русском. Подобным образом Сам Бог или Его служители могут говорить нам истину, но это вовсе не значит, что мы её поймём. Почему? Может быть, потому, что мы ещё не знаем истины.

Подобную ситуацию гениально изобразил Роберт Шекли в рассказе «Верный вопрос». Люди находят на какой-то планете некий Ответчик – аппарат, дающий правильные ответы на любые вопросы. Впрочем, есть одна оговорка – вопрос должен быть поставлен правильно. Если хочешь узнать истину, спрашивай об истине истинно. Но земляне не знают истины

и оценивают всё в ложно-субъективном ключе. Происходят забавные диалоги с машиной.

«Ответчик, – обратился Лингман высоким слабым голосом, – что такое жизнь?

Голос раздался в их головах.

 Вопрос лишён смысла. Под «жизнью» Спрашивающий подразумевает частный феномен, объяснимый лишь в терминах целого.

Частью какого целого является жизнь?
 спросил Лингман.

– Данный вопрос в настоящей форме не может разрешиться. Спрашивающий все ещё рассматривает «жизнь» – субъективно, со своей ограниченной точки зрения.

 Ответь же в собственных терминах, – сказал Морран.

 Я лишь отвечаю на вопросы, – грустно произнес Ответчик.

Наступило молчание.

Расширяется ли Вселенная? – спросил Морран.

Термин «расширение» неприложим к данной ситуации. Спрашивающий оперирует ложной концепцией Вселенной.

Ты можешь нам сказать хоть что-нибудь?
 Я могу ответить на любой правильно поставленный вопрос, касающийся природы вещей.

Физик и биолог обменялись взглядами.

– Кажется, я понимаю, что он имеет в виду, – печально проговорил Лингман. – Наши основные допущения неверны. Все до единого».

ные допущения неверны. все до единого». Рассказ заканчивается словами: «Чтобы правильно задать вопрос, нужно знать большую часть ответа».

ста имеет параллели в жизни Церкви Например, в первые века христианства человеку, готовящемуся ко Крещению, подробно не объясняли суть таинств. Он изучал основные догматы христианства, Символ Веры, читал некоторые книги Писания, слушал проповеди. И только после участия в первом таинстве - в Крещении – ему подробно открывали церковное учение о таинствах. Считалось, что до того, как верующий получит мистический опыт, бесполезно и даже вредно рассказывать ему об этой стороне жизни Церкви, ибо человек может понять превратно. Пока нет опытного познания, есть риск увидеть теорию под неверным углом. Шекли выводит, по сути, ту же мысль: чтобы говорить об истине, надо познать истину.

#### Пока нет опытного познания, есть риск увидеть теорию под неверным углом.

А может быть, этот принцип годится и в разговоре о вере и неверии? Может быть, для того, чтоб услышать призыв Божий (через чью-то проповедь или даже непосредственно от Господа), необходимо уже знать, что Бог есть? Как же узнать? Сердцем. Вот просто иметь

такое скрытое чувство, что Господь жив, а я перед Ним – подлец. Достоевским, кажется, было замечено на счёт русского человека, что тот хоть и грешит, но при этом твёрдо знает, что Бог есть, а он, человек, грешит. Вот это знание важнее всего, оно может спасти любого грешника даже за мгновение до смерти. Человеку, не имеющему такого знания, сам апостол Павел не доказал бы ровным счётом ичего.

Допустим, если бы Ответчик всё же начал отвечать на вопросы - что было бы? Наверное, люди с неверным взглядами поняли бы машину неверно. И опять же, ведь так случается и в жизни Церкви: проповедники вроде бы благовествуют одно и то же Евангелие, но далеко не всякий адекватно оценивает услышанное, ибо понимает в меру своей испорченности. Чтобы расслышать нужное, необходимо настроить свой радиоприёмник на соответствующую волну, как говаривал святой Паисий Святогорец. Как же настроиться еще до начала эфира? Не знаю. Возможно, надо говорить о нравственном воспитании. Но, простите, вот Мария Египетская – как готовилось ее сердце к такому радикальному отклику на призыв Божий? Нравственностью? Не будем смешны. Грехом? Нет, тоже неправильно. Здесь тайна сердца, тайна человеческой свободы. Почему-то у одного сердце оказывается настроенным (обрезанным), а у другого нет. И какую-то общую для всех закономерность здесь трудно отыскать.

Впрочем, наверное, можно сказать, что эта тайна находится где-то между двумя смыслами. Первый выражен в строках апостола Павла, который говорит, что мы веруем по действию державной силы Его (Еф.1,19), а второй заключается в фундаментальном положении христианства о свободе выбора. Если человек даже очень захочет уверовать, без помощи Божией ничего не получится. Но если Бог захочет нашей веры, а мы не захотим и спрячемся от Бога, как Адам в кустах, толку тоже не будет. Бог всегда хочет нашего спасения, с Ним в данном отношении нет проблем – значит, есть проблема в нашем желании. Встреча Бога с человеком происходит где-то посредине взаимопритягивающихся полюсов – Его воли и нашей.

Самая великая тайна мира — чудо уверовавшего сердца — спрятана на месте скрещения двух дорог. По одной ступает Творец мира, ищущий человека; по другой идёт Его непослушное творение, убегающее от Творца. Ради такой встречи встаёт и садится солнце, а земля совершает свое круговращение во Вселенной. Эта встреча есть тайна, которую исчерпать невозможно, но о которой хочется думать. И как важно, чтобы в истории каждого человека две дороги пересеклись и встреча состоялась.

## ПОУЧЕНИЯ

# Прп. Максим ГРЕК

Слово 1. Весьма душеполезное для внимающих ему



зачем, любезная моя душа, неприлично предаем забвению славу и блаженство небесных венцов,

которыми Христос, всех Царь, обещает увенчать тех, кои мужественно сопротивляются бесплотным врагам? Почему не содержим в уме той божественной цели, ради которой мы были созданы Богом по образу Его, но как животные, чуждые разума, препровождаем все время нашей жизни в угождении чреву? Почему, будучи созданы для наследования небесных благ, бессмысленно, о душа, держимся земных? Я – образ Божий: соответственно сему мы должны и мудрствовать, чтобы приобрести первообразную доброту. Но знай, что ты тогда поступаешь сообразно своему Первообразу, с которым надлежит тебе иметь и действительное сходство, когда прилежно, даже до последнего своего издыхания, направляешь свою жизнь по его Божественным заповедям; когда далеко устранишь себя от подчинения страстным пожеланиям плоти; когда всякую ложь, и льстивый нрав, и губительную зависть с корнем исторгнешь из своего сердца; возлюбим же во всем истину, правый разум, святое незлобие и святолепное житие. В противном случае никто пусть не называет себя образом Божиим, если не приобрел в себе всех красот Первообраза.

Мы созданы на земле, чтобы быть радетелями бессмертной красоты и участниками тайных Божиих бесед. Познаем же, душа, высоту своей славы и не уподобим бессмысленно себя бессловесным животным. Не один и тот же конец будет нам и им, о душа, равно как и образ не один и тот же у обоих. Им свойственно всегда наклоняться к низу и постоянно наполнять свои утробы земными произрастаниями; у нас же, душа, и самый вид тела прекрасно устроен прямо премудрым Художником. О прочих же боговидных красотах твоих, которыми ты весьма боголепно украшена, я не буду говорить: они достаточно убеждают нас в том, что отечество наше есть небо и что мы можем хвалиться, что отцом имеем самого вышнего Бога. Поэтому и будем стараться всегда устремлять ум горе, где наш Отец и наше жительство. Вышний называет нас своими сынами: то почему же мы, как человеки, бесчестно изгоняемся из этой (божественной) жизни (Пс. 81:6-7)? Вышнего прославим на земле, чтобы и Он украсил нас венцами небесными. Прославим Вышнего от всего сердца правым и непорочным хранением Его заповедей; возьмемся крепко за вечную жизнь. Возненавидим от всего сердца все низкое и отбросим от себя ярмо порабощения страстям. Станем на тверди высокой свободы, на тверди свободы богоподобной, которою ты обогащена была прежде того, как попала во власть губительного беса, когда, лишившись бессмертной своей славы, уподобилась скотам бессмысленным (Пс. 48:21). Ты лицом к лицу с дерзновением наслаждалась божественных бесед своего Создателя: в эту славу старайся опять войти боголепными нравами истинного благоверия.

Долго ли, о душа, будем порабощаться плотским сладострастям, коих конец – червь и огонь, горящий без конца? Доколе, гоняясь за существующим, как бы за чем-то положительным, будем прельщаться умом, пребывая в соблазнительных помыслах? Доколе будем любить неистовою любовью сладкое питание, как бы какое бесконечное блаженство? Доколе будет нас прельщать пустая слава, услаждать золото и осквернять разврат? Непостоянна, о душа, здешняя жизнь, нет ничего в ней верного, вся она исполнена скорбей и обмана. Слава и всякое сладкопитание, богатство, вожделенная красота – все это как цвет весенний со временем проходит и пропадает. Вот ты прославилась, хорошо питалась, наслаждалась, одержала знаменитые победы, прожила много десятков лет; а после этого что? - Червь и гниение, отвратительный смрад и бесчисленные страшные мучения в преисподней...

Сергей КОМАРОВ, pravoslavie.ru ■

# Рождественская ёлка в ЦПП

Праздник, посвященный Рождеству Христову, организовали для детей и их родителей Екатерининский мужской монастырь и ЦПП ГУ МВД России по Московской области

оспитанники воскресной школы Екатерининского монастыря «Путь к вере» (директор — иеромонах Аристарх (Модяев)) подготовили к Рождеству Христову спектакль по сказке «Тайна потерянной рукавички». Дети и взрослые трудились целых два месяца — учили роли, репетировали, шили костюмы и мастерили декорации. Получилось замечательно — красочно, образно, поучительно.

В рождественском празднике приняли участие игумен Екатерининского мужского монастыря епископ Видновский Тихон

и заместитель начальника по работе с личным составом ЦПП ГУ МВД России по Московской области Михаил Вячеславович

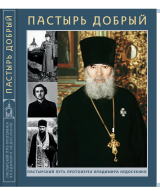


Рындин. Они тепло поздравили участников праздника, всех присутствующих в зале с Рождеством Христовым, пожелали здоровья, сил, энергии и усердия на добрые лела

По окончании спектакля прошла церемония награждения. Слова глубокой благодарности были адресованы руководству Центра и его отдельным сотрудникам, которые бескорыстно помогали со звуком, светом, оформлением сцены; родителям, которые активно и заинтересованно участвовали в жизни воскресной школы, и детям — старательным, послушным, талантливым. Награжденных было много, они поднимались на сцену, а зал аплодировал, аплодировал...

Подарки получили все дети, сладости стали прекрасным дополнением к празднику.

Пресс-служба монастыря



Екатерининским мужским монастырём подготовлена к изданию книга «Пастырь добрый», посвящённая протоиерею Владимиру Недосекину. Книга повествует о жизненном пути отца Владимира, начиная с детского возраста в многодетной семье, голодных юношеских годах и учёбе в техникуме, в духовной семинарии и академии. О пастырском служении протоиерея Владимира рассказывают священнослужители, родные, духовные чада.

# Память убиенных казаков

**24** января – День памяти казачьих священников, казаков и членов их семей, безвинно подвергнувшихся репрессиям советским правительством за верность вере, присяге и любовь к Отечеству. В этот день в православных храмах России



и мира поминают убиенных казаков, погибших в результате геноцида казачества.

Видновские казаки почтили память павших предков на поминальной панихиде, которая прошла в Екатерининском мужском монастыре города Видное.

# **AHOHC**

## ПРАЗДНИКИ В ФЕВРАЛЕ 2017 ГОДА

- 1 февраля (среда) День интронизации Святейшего Патриарха Московского и всея Руси КИРИЛЛА;
- 3 февраля (пятница) прп. Максима Грека (1556);
- 5 февраля (воскресенье) Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской. Поминовение всех усопших, пострадавших в годину гонений за веру Христову;
- 6 февраля (понедельник) блж. Ксении Петербургской (XIX);
- 12 февраля (воскресенье) Собор вселенских учителей и святителей Василия Великого, Григория Богослова и Иоанна Златоустого;

15 февраля (среда) — СРЕТЕНИЕ ГОСПОДА БОГА И СПАСА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА;

- 25 февраля (суббота) Иверской иконы Божией Матери, Свт. Московского Алексия, всея России чудотворца (1378).
- 27 февраля (понедельник) начало Великого поста

### РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ

Пн.- сб., 8-00 - Божественная литургия;

вск., 8-00 - водосвятный молебен.

9-00 - Божественная литургия;

ежедневно, 16-00 - вечернее богослужение;

вск., 16-00 – молебен с акафистом святой великомученице Екатерине;

пн. – после Литургии благодарственный молебен;

ср. — после Литургии молебен с акафистом перед чудотворной иконой Божией Матери Ченстоховская;

чтв. – после Литургии молебен с акафистом святителю Николаю, Мирликийскому чудотворцу.

# Богословие новомученичества

■ Окончание. Начало на стр. 2

При составлении списков новомучеников важно было не бояться. Важнее приступить к делу, чем всего бояться. Если мы будем всего и всегда бояться, мы должны просто сесть в клетку и ничего не делать, даже ничего не решать внутри этой клетки, только тогда мы не будем совершать ошибок. Когда мы что-то предпринимаем, мы естественно ошибаемся. Мы люди. Нормальные живые человеки.

Мы рассматривали достаточно большие списки, в которых практически о каждом нам было достоверно известно, что это за христианин, как он жил и главное – как пострадал. Мы должны смотреть на конец, а не начало или середину пути человека. Однако в списках могли встречаться и те, о которых мы практически ничего не знали. Но это нам не мешало их почитать. В древности тоже были иногда неизвестны даже имена мучеников. Вчитайтесь в святцы: мученик такой-то и 200 иже с ним. Таких примеров много. Это никого не смущало. Да, среди 40 Севастийских мучеников один смалодушничал, его и не канонизировали, а остальных и того, кто вступил на место отступившего, - прославили. Нам важнее молитвенное заступничество тех, кто страдал за Христа, чем какие-то наши ошибки. Этим мы и руководствовались

Сам факт того, что в России улицы, площади, станции метрополитенов, целые города носят имена мучителей и убийц – предательство. Это все надо вычистить. Но мне легко это сказать, намного труднее это сделать. Без такого очистительного процесса обществу не исцелиться от этой исторической шизофрении.

Меня в свое время поразило, как эти люди, которые жили в строе Российской империи XIX в., были этим строем сформированы и, казалось бы, могли почивать на лаврах – так все в их жизни было устойчиво обустроено, – тем не менее, оказались готовы к мученичеству. По-человечески этого трудно ожидать от тех, кто жил настолько спокойной, налаженной церковной жизнью, что вдруг в момент испытаний нашёл в себе силы на такой подвиг, решился на этот шаг. Это свидетельствует о том, что, несмотря на то, что внешне все было благоустроено, внутри дух – был жив! Это самое важное. Упоминаемое

послание Архиерейского Собора РПЦЗ от 1964 г. завершалось словами уверенности в том, что положенное начало прославления новых святых Церкви Русской станет источником духовного обновления и в сердцах вновь воссияют заветы Святой Руси как оплота могущественной духовной силы.

Именно новомученики, несмотря на огосударствление Церкви в XIX в., смогли противостоять безбожной власти века XX, прилагавшей все усилия для раскола общества и церковного народа. Оттого и в истории Церкви XX—XXI вв. именно новомученики и исповедники Церкви Русской стали теми, чье прославление Русской Зарубежной Церковью, а спустя 19 лет и Московским Патриархатом, сначала сблизило, а потом и объединило нас.

Сегодня мы не можем сказать, что нет этого духа героизма, потому что сейчас практически нет таких моментов, где бы он был не только востребован, но и явен. Но грядет новое время, когда мы почувствуем новые вызовы, и каждый сможет показать, кто он есть на самом деле. Однако важно понимать, от кого ты ведешь отсчет своей исторической перспективы. Почитание новомучеников исповедников в современной России недостаточно усваивается, продвигается. Государство в России во многом считает себя преемником советского государства и охраняет его преступные секреты. Современное российское общество точно не готово осмыслить свое прошлое. Как будто просто нет желания подумать над тем, что же все-таки произошло. Почему? Как это все вообще могло случиться? Как в будущем этого можно избежать? Если мы не умеем извлекать уроки из прошлого, мы не знаем, как отстраивать будущее.

Антигероичная апатия – как прививка от большего эла. В Германии это пережили и освободились от этого комплекса посредством того, что постарались честно и беспощадно осмыслить то, что унаследовали в качестве истории. Мы не могли сделать вид: как будто никакого этого ужаса не было. А для России сейчас это до сих пор один из самых страшных соблазнов. Люди продолжают делать вид, как будто ничего особенно-

го в России в XX столетии не происходило. Это чудовищная ошибка. Многие среди молодежи уже даже не знают, что были какие-то «уполномоченные», что это были за функционеры, почему власти предали мучению и расстрелу миллионы русских людей.

Мне приходится общаться и со светскими студентами, и с семинаристами в России. Некоторые из них не имеют никакого внятного представления о том, что имело место быть в их стране не так давно. Несколько лет назад я был на родине святого Александра Шмореля в Оренбурге. Там в университете была организована встреча со студентами. Я сказал, что Гитлер и Сталин – исторические фигуры одного толка. И почувствовал, что это не принимается ни преподавателями, ни студентами. Почти никто в российском обществе сегодня прямо не говорит о том, что на самом деле еще буквально десятки лет назад у вас происходило. Нет никакого четкого осуждения преступлений, в обществе вообще нет согласия по поводу того, что является злом в текущем, несущем эти мутные воды и в современность, историческом процессе.

Это осознание не может сформироваться само собой – необходимо внедрять доскональное изучение советского периода в школьную программу, чтобы уже с детского возраста закладывалось понимание того, что это было злом и подлежит осуждению.

У нас в Германии нет ни одной улицы имени Гитлера или его споспешников. А здесь – сколько этих пространств, запятнанных памятью мучителей?

Мы видим жертву, которая принесена была Богу за очищение народа – народа Божия. Боль, которая нас сейчас охватывает, оттого, что мы также видим, что сейчас это семя как-то не раскрывается. Мне кажется, что современное общество своей холодностью, ленью, неудобренностью и невспаханностью своих душ не дает этому семени прорасти. Мученики – это соль земли. Не почитая их, человек теряет самое драгоценное в своей жизни на земле.

Архиепископ МАРК (АРНДТ), журнал «Покров»